


Божията пленяваща 
ЛЮБОВ

     
Константин Няголов

www.fatheroflove-bulgaria.com

2026



3

Думата любов на български език е само една. На 
гръцки обаче не е така. Съществуват три отделни думи с 
различно значение. Те са „ерос“, „филео“ и „агапе“. Пър-
вата включва основно сексуално привличане и е условна, 
променлива и силно егоистична. Втората е по-висша като 
включва любов към родители, деца, семейство, приятели, 
родина. Третата „агапе“ е най-висшата. Тя е себепожертву-
вателна, безусловна, непроменима и вечна, любов към 
враговете и към тези които ни мразят. Това е Божията лю-
бов и човеците нито я разбират, нито я притежават. Изгу-
били са я в момента на грехопадението. Бог обаче желае 
и прави всичко възможно след вече 6000 години отново 
да я възстанови в човешкото сърце и ум, за да стане той 
отново „по Божий образ и подобие“ и да се завърне зави-
наги в царството на славата и вечността. Грехът страшно е 
поразил и увредил човешкия ум и представата му за Бога. 
Грешникът си мисли, че какъвто е той, същият е и Бог. При-
писва, прехвърля – проектира своето мислене, качества, 
представи, преценки и отсъждания върху Твореца. Това е 
страшна измама и себеизмама, която води към смърт. Ето 
какво казва Бог на всеки грешник по въпроса: 

Понеже си сторил това и Аз премълчах, ти си поми-
слил, че съм съвсем подобен на тебе; но Аз Ще те 
изоблича и ще изредя всичко това пред очите ти. 
(Псалм 50:21) 

Защото Моите помисли не са като вашите поми-
сли, нито вашите пътища – като Моите пътища, 
казва Господ. Понеже както небето е по-високо от 
земята, така и Моите пътища са по-високи от ваши-
те пътища и Моите помисли – от вашите помисли. 
(Исая 55:8-9)

Защото, понеже Аз ,Господ, не се изменям, затова 
вие Яковови деца, не загинахте. (Малахия 3:6)



4

Но Бог препоръчва Своята любов към нас в това, че 
когато още бяхме грешници, Христос умря за нас. 
(Римляни 5:8)

Думата „грешници“ включва идеята и факта, че хората 
още с раждането си са бунтовници и с неосъзната вражда 
и ненавист към Бога, възникнала и предавана по наслед-
ство още от греха на Адам и Ева в Райската градина. Тази 
вражда означава подсъзнателно желание да се убие Бога, 
прекъсната връзка с Източника на живота, което е фатално 
и ако не настане промяна на мисленето, покаяние, (при-
мирение) смяна на посоката, и възстановяване чрез вяра 
на връзката с Твореца това състояние неминуемо и сигур-
но по-рано или по-късно води до смърт и изгубване на 
вечния живот обещан на  грешниците от Бога. Омразата 
убива! Егоизмът – грях убива! Дано всеки да се замисли и 
да проумее всичко това. 

Ето какво е записано в Библията от апостол Павел за 
истинската любов: 

Ако говоря с човешки и ангелски езици, а любов 
нямам, аз съм станал мед, която звънти, или ки-
мвал що дрънка. И ако имам пророческа дарба, 
зная всички тайни на всяко знание, ако имам пъл-
на вяра, така че и планини да премествам, а любов 
нямам, нищо не съм. И ако раздам целия си имот 
за прехрана на сиромасите, и ако предам тялото си 
на изгаряне, а любов нямам, никак не ме ползва. 
Любовта дълго търпи и е милостива, любовта не за-
вижда, любовта не се превъзнася, не се гордее, не 
безобразничи, не търси своето, не се раздразнява, 
не държи сметка за зло, не се радва на неправдата, 
а се радва заедно с истината, всичко премълчава, 
на всичко хваща вяра, на всичко се надява, всичко 
търпи. Любовта никога не отпада; другите дарби, 



5

обаче, пророчества ли са, ще се прекратят; езици 
ли са ще престанат; знание ли е, ще се прекрати. 
Защото отчасти знаем и отчасти пророкуваме; и 
когато дойде съвършеното, това което е частично, 
ще се прекрати. Когато бях дете, като дете говорех, 
като дете чувствах, като дете разсъждавах; откак 
станах мъж, напуснал съм детинското. Защото сега 
виждаме нещата неясно, като в огледало, а тогава 
ще ги видим лице в лице; сега познавам отчасти, а 
тогава ще позная напълно, както съм бил напълно 
познат. И така, остават тези трите: вяра, надежда и 
любов; но най-голямата от тях е любовта. (1Корин-
тяни 13-та глава)

Сам Исус говори за агапе любовта и с думи и с дела-
та на живота Си по следния начин записан от евангелист 
Матей: 

Чули сте че било казано: „Око за око, зъб за зъб“ А 
пък Аз ви казвам: Не се противете на злия човек; 
но ако те удари някой по дясната буза, обърни му и 
другата. На този, който би поискал да се съди с теб 
и да ти вземе ризата, остави му и горната си дреха. 
Който те принуди да вървиш с него една миля, иди 
с него две. Дай на този, който проси от теб; и не се 
отвръщай от онзи, който ти иска на заем. Чули сте 
че било казано: Обичай ближния си, а мрази не-
приятеля си.“ Но Аз ви казвам: Обичайте неприяте-
лите си и молете се за онези, които ви гонят, за да 
бъдете синове на вашия Отец, Който е на небеса-
та; защото Той прави слънцето Си да изгрява и над 
злите, и над добрите и дава дъжд на праведните 
и на неправедните. Защото, ако обичате само оне-
зи, които обичат вас, каква награда ви се пада? Не 
правят ли това и бирниците? И ако поздравявате 
само братята си, какво особено правите? Не правят 



6

ли това и езичниците? И така, бъдете съвършени и 
вие, както е съвършен вашият небесен Отец. (Ма-
тей 6:38-48) 

На това грешника веднага ще отговори:

… Тежко е това учение и кой може да го слуша? 
(Йоан 6:60) 

Да, тежко е за поразения от греха адамов ум на чове-
ците, но следването му е единственият начин за спасение 
от греха и вечната смърт. Това човек не може да извърши 
със собствени сили, но само с Божията помощ и преобра-
зяващата ума сила, чрез Божия Син Исус Христос. 

Апостол Павел заявява: 

За всичко имам сила, чрез Онзи, Който ме подкре-
пя. (Филипяни 4:13) 

Това важи за всеки човек. Исус казва: 

… защото отделени от Мене не можете да сторите 
нищо. (Йоан 15:5)

Когато човек е невярващ и отделен от Бога, но дори 
и вярващ, но неразбиращ и непознаващ ненасилствени-
ят и любящ характер на Отец, разкрит съвършено от Сина 
Христос той върви в погрешна посока и не може да се пре-
образи правилно (по Божия милостив и любящ образ и 
подобие „от слава в слава“) и рискува спасението си. Една 
вярна поговорка гласи: „Когото гледаш, или с какъвто се 
събереш такъв ставаш.“ Ако се събереш с жесток, бунто-
вен и зъл човек и ти ставаш такъв. Ако общуваш с кротък, 
милостив, и любящ приятел и ти ставаш като него. Ако ми-
слиш, че Бог е жесток и наказва със смърт всеки грях (как-
вото е внушил Сатана) и ти ставаш такъв и по същия из-
кривен начин започваш да съдиш другите. Това е Сатанин-
ският характер и неговата наказателна и омразна на Бога 



7

правосъдна система. Бог казва: „… ти си помислил, че съм 
съвсем подобен на тебе…“(Псалм 50:21) и още „Защото 
Моите помисли не са като вашите помисли, нито вашите 
пътища – като Моите пътища, казва Господ.“ (Исая 55:8) 

Само ако постоянно гледаме образа – характера на 
Исус можем да се преобразим като Него (с ум и характер 
Христов) и да станем годни за Божието царство на славата 
ненасилието и вечността. Ако гледаме, следваме и копи-
раме грешни човеци няма да стигнем до небето. Апостол 
Павел е казал Кого да гледаме и следваме като наш при-
мер: 

А ние всички, с открито лице, като в огледало, гле-
дайки Господната слава, се преобразяваме в съ-
щия образ, от слава в слава, както от Духа Госпо-
ден. (2Коринтяни 3:18)

… нека тичаме на очертаното пред нас поприще, 
като насочваме своя взор към Исус, Начинателя и 
Завършителя на нашата вяра, Който заради пред-
стоящата Нему радост издържа кръст, като презря 
срама, и седна отдясно на Божия престол. (Евреи 
12:1-2)   

Ето думите на Исус към Своя Отец преди разпятието 
Му на кръста: 

Аз те прославих на земята, като извърших делото, 
което Ти Ми даде да върша… Изявих името Ти на 
човеците, които Ми даде от света. Те бяха Твои и 
Ти ги даде на Мен, и те опазиха Твоето слово. (Йоан 
17:4,6) 

Исус съвършено е изявил името (характера) на Своя 
Баща пред човеците, за да прогледнат, да се покаят от из-
вратената си представа за Бога и да се спасят. Това обаче 
явно е било недостатъчно за грешниците и Той е трябвало 



8

да направи и още една последна стъпка (кръста), за да мо-
гат да повярват, че им е простено и да се спасят. Бог никога 
не е искал, жертви и кръв, за да прости, но не е имало ни-
какъв друг начин да достигне и убеди човешкия увреден 
ум, че Той може да прости на грешника без някой да бъде 
наказан и без да има умилостивителна жертва.

Жертви на Бога са дух съкрушен; сърце съкруше-
но и разкаяно, Боже Ти няма да презреш. (Псалм 
51:17) 

Жертвите са от сатанинската правосъдна система им-
плантирана в човешкия ум още от грехопадението в Едем. 
Човеците са искали и са се нуждаели от това, а не Бог. Но 
за да ги достигне умилостиви и спаси Бог им осигурява та-
кава Жертва. Бог не е убил Сина Си Исус Христос на кръста 
(както си мислят човеците) изявено от Пророк Исая:   

… а ние го счетохме за ударен, поразен от Бога и 
наскърбен. Но Той беше наранен поради наши-
те престъпления, беше бит поради нашите безза-
кония; върху Него дойде наказанието, донасящо 
нашия мир, и с Неговите рани ние се изцелихме. 
Всички ние се заблудихме като овце, отбихме се 
всеки в своя път… (Исая 53:4-6) 

Ние сме тези които е трябвало да бъдем умилостивя-
вани, а не Бог. Как можеш да умилостивяваш някой Който 
е най-милостивият в цялата вселена. Това просто е нелепо 
и абсурдно. 

Който мисли, че Бог наказва и убива, а Христос проща-
ва е в страшна заблуда и обвинява Христос в лъжа когато 
Той ясно заявява на Филип и на всеки човек:

Който е видял Мене, видял е Отца; как казваш ти 
покажи ми Отца? (Йоан 14:9) 

Аз и Отец сме едно. (Йоан 10:30) 



9

Както Отец възлюби Мене, така и Аз възлюбих вас; 
пребъдвайте в Моята любов. (Йоан 15:9) 

Защото сам Отец ви люби, понеже вие възлюбихте 
Мене и повярвахте, че Аз от Отца излязох. (Йоан 
16:27) 

Така нареченият „златен стих на Библията“ ясно пред-
ставя любящият характер на Отец: 

Защото Бог толкова възлюби света, че даде Своя 
Единороден Син, за да не погине никой който вяр-
ва в Него, но да има вечен живот. (Йоан 3:16) 

Бог е дал (изпратил) Сина Си да изяви  милостивият и 
агапе любящ характер на Своя Отец пред човеците, а ние 
в безумието и глупостта си за благодарност, Го разпънах-
ме на кръста. Всички ние сме престъпници, убийци и учас-
тници в това разпъване, което продължава и до днес. Това 
разпъване, не е приключило там в далечното минало пре-
ди 2000 години. С всяко неверие, с всеки един грях, всеки 
ден, всички ние отново и отново Го разпъваме и Той и Отец 
страдат неизмеримо от това, но поради несравнимата Си 
любов към нас продължават да търпят докато прогледнем 
и се покаем и спасим от греха и прекратим страшните ду-
шевни мъки, скърби и страдания на Бога и Христос. Могат 
ли човеците да проумеят тази истина?

Вярващите християни правят една фатална грешка 
като разделят Стария от Новия завет, начина на спасение, 
и противопоставят характерите на Бог Отец на Сина Хрис-
тос. Те считат, че Бог е строг, жесток и наказващ, а Хрис-
тос е милостив, любящ и прощаващ. Това е заблудата на 
адамовия внушен и поразен от Сатана ум което води към 
погибел. Отхвърлят Бог и Стария завет, а приемат Христос 
и Новия завет. Източникът обаче на любовта във вселена-
та е Отец и Христос като Негов Единороден Син видимо с 



10

живота си е изявил тази любов пред човеците. В по-горе 
посочените стихове това се вижда ясно.

Едно пояснение по въпроса относно правосъдието в 
Стария завет: 

В него има много истории (които и днес са „камък за 
препъване“ на християните) и изрази в които се казва, 
че Бог наказва и убива враговете и нечестивите човеци. 
Това е специален начин на изразяване и е способ (на ог-
ледалото – Яков 1:23) с което да изрази човешкия, а не 
Божия характер и правосъдие. Човекът е трябвало да 
бъде достигнат в неговото трагично духовно състояние 
и изопачен (наказателен и въздаващ) начин на мислене 
относно какво е правосъдие. В ума му е Сатанинската и 
адамова наказателна правосъдна система, а не Божията. 
Бог се е снишил на нивото на грешника, за да може той да 
Го последва и постепенно умът му да бъде просветлен от 
Духа и доведен до Божията милостива и прощателна пра-
восъдна система и агапе любов изявена видимо от Божия 
Син Исус Христос. 

Сам Бог казва: 

Затова Аз им дадох повеления, които не бяха до-
бри, и съдби, чрез които не щяха да живеят. (Йе-
зекиил 20:25)       

Апостол Йоан е записал: 

Защото, нито Отец не съди никого, но е дал на Сина 
да съди всички. (Йоан 5:22) 

А как съди Сина? 

Исус каза: И Аз не те осъждам; иди си, отсега ната-
тък не съгрешавай вече. (Йоан 8:11)

А Той се обърна и ги смъмра; и рече: Вие не знаете 
на какъв сте дух; защото Човешкият Син не е до-



11

шъл да погуби човешки души, но да спаси. (Лука 
9:55) 

Бог Отец и Синът Му Христос са със съвършено ед-
накви, ненасилствени, любящи и себепожертвователни 
характери. Между тях няма никаква разлика. Разликата 
присъства само в изопачените от греха умове на грешните 
човеци. Борбата започнала още в Едем е за възстановя-
ването на ума от това погрешно и погубващо грешниците 
мислене. Тази отрова е инжектирана в умовете на Адам и 
Ева от Сатана и поразява и трови потомците им и до ден 
днешен. Спасението се изразява в детоксикацията – въз-
становяването на човешкия ум от тази убийствена и само-
убийствена измама и заблуда, която може да се извърши 
само от и чрез Исус Христос.      

Ето, Библейски старозаветни текстове, които недвус-
мислено и ясно говорят за Божията милост и вечна и не-
променима агапе любов: 

Господ ми се яви отдавна и рече: Наистина те въз-
любих с вечна любов; затова продължих да ти по-
казвам милост. (Йеремия 31:3) 

Славете Господа, защото е благ, защото Неговата 
милост е вечна. (Псалм 107:1)

В Псалм 136 изразът „Защото милостта Му трае дове-
ка“ е повторен 26 пъти.

Защото Господ е благ; и милостта Му трае довека. 
И верността Му из род в род. (Псалм 100:5)

Хвалете Господа, всички народи; славословете Го 
всички племена; защото милостта Му към нас е го-
ляма. И верността Господна трае до века. Алилуя. 
(Псалм 117) 

На молбата на Мойсей Бог да му покаже славата Си 



12

Той отговаря: 

Тогава Мойсей каза: Покажи ми моля, славата Си. 
(Изход 33:18)

А Господ му каза: Аз ще сторя да мине пред тебе 
всичката Моя благост и ще проглася пред тебе 
Името Йехова; и ще покажа милост към когото ще 
покажа, и ще пожаля когото ще пожаля. (Изход 
33:19) 

Божията слава е Неговият милостив, любящ и нена-
силствен характер!

Господ замина пред него и прогласи: Господ, Гос-
под, Бог жалостив и милосърд, дълготърпелив, 
Който изобилва с милост и с вярност. (Изход 34:6)

Вкусете и вижте, че Господ е благ; блажен оня чо-
век, който уповава на Него. (Псалм 34:8)

Бог никога и никого не насилва, не убива и не отнема 
човешки живот, както си мислят болшинството от христи-
яните: 

Защото е неизбежно ние да умрем и сме като вода, 
разляна по земята, която не се събира пак. А и Бог 
не отнема живот, а изнамира средства, така че из-
гнаникът да не остане отдалечен от Него. (2Царе 
14:14)

Бог никога не се променя и никога не нарушава Своя 
закон – характер. Напълно невъзможно е Той да убива и 
да нарушава собствената Си заповед: „Не убивай!“ Това 
е толкова нелепо, обидно, извратено и абсурдно. То при-
съства само в човешкия увреден и покварен от греха ум. 
Няма как Бог да е агапе любов и в същото време да убива. 
Това е шизофренично и оксиморон – взаимно изключва-
щи се понятия. Дано повече хора да го проумеят и да се 



13

покаят за това си унизително за Бога и ужасяващо и само-
убийствено свое мислене.

Грешниците не осъзнават, че Божията правда няма 
нищо общо с човешката. За тях (включително и за хрис-
тияните) справедливост означава наказание и въздаяние. 
Това е сатанинската правосъдна система вложена в ума на 
Адам и Ева още при грехопадението. Божията правосъд-
на система, правда и правосъдие се изразява в прощение. 
Тези две системи са противоположни – в конфликт, и това 
не се проумява от грешните човеци и до ден днешен. При 
Бога любовта и правдата са в единство и съвършена хар-
мония: 

Милост и вярност се срещнаха. Правда и мир се це-
лунаха. (Псалм 85:10)

Точно тази старозаветна и вечна истина беше изявена 
от Исус Христос висящ на кръста! Няма ли най-после чо-
вечеството да прогледне, да осъзнае това и да се покае?

Познаваш ли Бога? Познаваш ли истинският Му харак-
тер? От това зависи спасението ти и вечния живот. Дано 
всеки като Йов най-после да каже:    

Слушал бях за Тебе със слушането на ухото, но сега 
окото ми Те вижда; затова се отричам от думите си 
и се кая в пръст и пепел. (Йов 42:6-6)

Библията чрез възлюбения ученик Йоан и апостол Па-
вел заявява: 

Вижте каква любов ни е дал Отец, да се наречем 
Божии деца; а такива и сме. Затова светът не по-
знава нас, защото Него не позна. (1Йоан 3:1)

Но Бог препоръчва Своята любов към нас в това, че 
когато още бяхме грешници, Христос умря за нас. 
(Римляни 5:8)



14

А това е вечен живот, да познаят Тебе, Единия исти-
нен Бог, и Исуса Христа, Когото си изпратил. (Йоан 
17:3)

Възлюбени да любим един другиго, защото любо-
вта е от Бога; и всеки който люби, роден е от Бога и 
познава Бога. (1Йоан 4:7)

Който не люби не е познал Бога; защото Бог е лю-
бов. (1Йоан 4:8) 



Можете да прочетете още книги по темата 
БЕЗПЛАТНО в сайта ни:
www.fatheroflove-bulgaria.com




